Carmine Mangone
ALCUNE NOTE ASSAI PEDANTI
SULLA SCARSA NECESSITA DI UN POST-ANARCHISMO

Se ad un cane si potessero innestare due zampe in piu e un corno sulla fronte; se gli si potesse
togliere la facolta di abbaiare e lo si facesse diventare un erbivoro ruminante; se con tutto cid
lo si continuasse a chiamare “cane”, non per questo sarebbe ancora realmente un cane.
D’altronde, un cavallo con un corno in fronte si chiama “unicorno”, un cavallo ibridato con
un grifone si chiama “ippogrifo”, ecc.

Non si comprende dunque il perché si continui ad usare il termine ‘“‘anarchismo”, pur
preceduto da qualche affisso (come neo- o post-), per indicare un’impalcatura di pensiero che
ci allontana paradossalmente dall’anarchia.

Possiamo sempre opinare sulla realta di riferimento dove s’incontrano e si scontrano idee,
concetti, opinioni, ma una volta che si sia giunti ad un’intesa di massima su una tale realta, su
un tale campo di gioco, una volta accettate le definizioni e I’intento del discorso, nonché delle
teorie che ne possono conseguire, non si puo certo affermare qualcosa che arrivi a svuotare o,
peggio, a tradire cid che si € convenuto attraverso la condivisione di elementi teorico-pratici.
Ovviamente, c¢’¢ bisogno d’un preliminare accordo sul significato da dare a certi aspetti
dell’esistente o a quel possibile che si vuole costruire all’interno di uno specifico gruppo
umano.

L’anarchia, ad esempio. Che mai racchiudera quest’idea? Come si manifesta? Perché sorge?
Di cosa si nutre, insomma, questo cane che non ama scodinzolare e che azzanna volentieri la
mano di chi vuole costringerlo alla catena? E qual ¢ il suo territorio?

Si puo supporre che dacché I'uomo abbia impiegato un potere per asservire e trarre profitto
dall’attivita dei suoi simili, da quel momento alcuni sfruttati hanno cercato in modo piu o
meno coerente di sottrarsi alla soggezione lottando tendenzialmente contro ogni forma di
potere, autorita e divisione del lavoro.

L’idea di anarchia, come pure la prassi coerente che vi ¢ collegata, nasce quindi dentro i
rapporti conflittuali che oppongono il potere (e 1’autorita che lo esercita) a tutti quegli uomini
che si vogliano liberi nell’immediato e senza condizioni.

Ora, benché una tale idea abbia acquisito un senso positivo solo nel XIX secolo con I’avvento
del proletariato rivoluzionario e la nascita dell’anarchismo storico, essa aveva attraversato le
epoche punteggiando o caratterizzando ante litteram molte insurrezioni e correnti di pensiero
rivoluzionarie (ad es., per I’ambito cristiano, si veda Raoul Vaneigem, Le mouvement du
Libre-Esprit, 1986).

Prima dell’Ottocento, si usava pero gia da secoli I’accezione negativa del termine. Anzi, si
usava quasi unicamente quest’ultima. Il nobile francese Pierre d’Avity, nella prima meta del
XVII sec., considerava ’anarchia «la peggiore delle Tirannie, la causa e [’effetto delle
sedizioni, in cui il popolo diventa una bestia crudele» (Le Monde, ou La description générale
de ses quatre parties, 1643, p. 300). Sempre nello stesso periodo, del tutto analogo ¢ 1’uso che
ne fa Hobbes nel Leviatano (1651): «(...) coloro che sono scontenti sotto la monarchia,
chiamano questa tirannia, coloro cui dispiace [’aristocrazia, chiamano questa oligarchia, cosi
pure coloro che sono afflitti sotto una democrazia, chiamano questa anarchia (che significa
mancanza di governo); e tuttavia penso che nessuno creda che la mancanza di governo sia un



nuovo genere di governo, e per la stessa ragione non si deve credere che il governo é di un
genere quando e gradito e di un altro quando e sgradito, o si é oppressi dai governantiy (cap.
XIX). Per Hobbes, I’anarchia ¢ quindi associata alla «condizione di mera natura, vale a dire,
di liberta assoluta, qual é quella di coloro che non sono né sovrani né sudditi» ed ¢
invariabilmente una condizione di guerra (cap. XXXI).

Sara D.A.F. de Sade, col suo feroce illuminismo amorale, a sdoganare brutalmente la liberta
assoluta esecrata da Hobbes, o almeno a provarci. D’altronde, il Divin Marchese aveva fatto
sua la lezione del barone d’Holbach, il cui Le Christianisme dévoile si era attirato le ire di uno
stizzito Voltaire: «L ‘autore sembra troppo nemico delle potenze. Gli uomini che la pensassero
come lui non formerebbero che un’anarchia; e vedo fin troppo bene (...) quanto [’anarchia
sia da temerey (lettera a M™ de Saint-Julien, 15 dicembre 1766).

In Histoire de Juliette, ou les Prospérités du vice (1801), Sade scrive un passaggio
emblematico: «L’abuso della legge é cio che conduce al dispotismo, il despota é colui che
crea la legge... che la fa parlare, o che se ne serve per i propri interessi. Togliete al despota
questo mezzo d’abuso, e non si avra piu alcun tiranno. Non esiste un solo tiranno che non
venga sostenuto dalle leggi nell’esercizio delle sue crudelta; la dove i diritti dell uomo
saranno ripartiti equamente, in modo che ciascuno possa vendicarsi da sé delle ingiurie
ricevute, non si levera sicuramente nessun despota, perché egli verrebbe rovesciato alla
prima vittima che avesse intenzione d’immolare. Non e mai nell’anarchia che nascono i
tiranni: voi li vedete sorgere solo all’ombra delle leggi o trarre autorita da esse. Il regno
delle leggi e dunque vizioso, e quindi inferiore a quello dell’anarchia (...). Gli uomini sono
puri solo nello stato di natura;, dal momento in cui se ne allontanano, si degradano.
Rinunciate, vi dico, rinunciate all’idea di rendere migliore ['uomo attraverso le leggi: voi lo
rendete, con esse, solo piu furbo e malvagio... mai piu virtuoso» (parte IV).

Inutile sottolineare quanto il precedente passo sadiano precorra Max Stirner e quanto risulti
essenziale pensare 1 limiti della liberta che si dica e si voglia “assoluta”.

In realta, il tedesco aggirera poi brillantemente il problema ponendo sul tappeto il concetto di
unicita del singolo e dell’esperienza umana, legandolo peraltro ad un momento relazionale
ineludibile.

La liberta ¢ una delle tante idee fisse costruite dall’apparato sociale, ci dice Stirner. E
diventata ormai un’astrazione, un guscio vuoto, bisogna quindi sormontarla, criticarla,
disinnescarla, e al suo posto occorre affermare la qualita e le facolta dell’individuo che si sa e
si vuole consapevolmente “unico”, irripetibile, ingovernabile.

L’opera maggiore di Stirner, L ‘unico e la sua proprieta, fu pubblicata nel novembre 1844. Un
bel po’ di anni fa, bisogna ammetterlo. Eppure il concetto di unicita va aggiornato e accolto
senza indugi, come un potente antidoto contro qualsiasi implicazione autoritaria.

Beninteso, pur asserendo che ogni forma di vita ¢ tendenzialmente ‘“unica”, il che ¢
difficilmente contestabile, soprattutto se ci si discosta dagli organismi unicellulari, 1’unicita
non ¢ tuttavia un dato di fatto, né tanto meno una qualita immutabile e banalmente biologica
del singolo vivente. In parole povere (si fa per dire), ’'unicita ¢ viva ed assume una qualita
sostanziale solo quando si afferma nel movimento reale dei rapporti tra “unici”, ossia tra quei
viventi che potenziano le proprie facolta rafforzando e raffinando anche le qualita della
propria comunita affettiva di riferimento. Il contenuto dell’unicita non ¢ quindi un elemento
connaturato alla mera esistenza del vivente, bensi un processo, un movimento generale delle
unicita singolari, il quale si afferma, contemporaneamente, a livello individuale e di gruppo.
Quando qui si parla di unicita s’intende dunque la qualita delle forze coerenti che danno
forma e sostanza al proprio mondo di pensieri e alle proprie relazioni col mondo, ma sempre
in un concatenamento comunitario di facolta e affezioni. Dire, come fa Stirner, “io sono
unico” pone in secondo piano un tale movimento di potenziamento e godimento reciproco, il



quale andrebbe invece affermato in modo radicale e umano dicendo: io vivo la mia unicita, mi
metto al mondo attraverso di essa, la incorporo e scorporo in me senza posa (anche grazie agli
affetti che ho scelto) e ne faccio un ponte verso le forme di vita altrimenti uniche che mi
circondano.

Lo stesso Stirner, replicando a Moses Hess, uno dei suoi critici e recensori, pone gia I’accento
sul carattere “affettuoso” dell’unione degli egoisti (la comunita stirneriana degli “unici”): «Se
Hess facesse attenzione alla vita reale, alla quale tiene cosi tanto, gli verrebbero in mente
centinaia di simili unioni egoistiche, che in parte passano in fretta, in parte perdurano. Forse
in questo momento davanti alla sua finestra ci sono dei bambini che si riuniscono per
giocare; li guardi e vedra un’allegra unione egoistica. Forse Hess ha un amico, un’amata:
percio puo sapere come Si trovi un cuore con un altro cuore, come ambedue si uniscano
egoisticamente per averne insieme un godimento (...)» (M. Stirner, Parerga, Kritiken,
Repliken, 1986, p. 204).

Unicita contro isolamento, insomma, perché ogni individualismo, anche nelle sue varianti
anarchiche (“assolute”), ¢ funzionale solo alle meccaniche depressive e al martirologio
isolazionista del potere e del capitale. Al contrario, le facolta uniche dei viventi vengono
esaltate solo nel processo immanente che sviluppa tutto il possibile umano di ogni membro
dell’unione.

Detto altrimenti: la mia comunita & solo quella che non mi separa da me stesso. E la comunita
dove non esistono soggetti, ma unicita, ¢ in cui s’innesca una condivisione del vivere che
porta con s¢ 1’autoproduzione dell’individualita.

Si comprende allora agevolmente quanto il concetto stirneriano di unicita, applicato non solo
alle individualita, ma anche alle determinazioni reali ¢ dinamiche della loro comunita (la
Verein der Egoisten), sia molto piu estensivo e intensivo delle idee borghesi di liberta e di
diritto soggettivo.

Non ¢ lo Stato o la democrazia capitalista a fondare la mia unicita, bensi le relazioni “uniche”
che costruisco con gli altri viventi nel divenire del mondo. Allo stesso modo, non ¢ il valore di
cio che sono, o di cio che ho, a determinare le mie qualita singolari, ma il movimento delle
pulsioni vitali che si afferma e si affina nell’accadere delle mie comunanze.

Se 1o antepongo il prefisso post- ad un concetto, lo faccio perché ritengo quel concetto ormai
superato dall’esperienza umana. Lo considero meno efficace o non piu valido e cerco allora di
vivificarlo o di significarne una revisione, una nuova vita. Oppure posso ritenerlo logoro, non
piu consono, quasi disturbante nel suo ingombro. Porre quel prefisso implicherebbe quindi
una cesura rispetto al passato, un evento o una serie di eventi che ponga la necessita di un
ripensamento radicale di ci0 che si cerca di adeguare.

Da qualche anno, negli ambienti libertari, si parla ad esempio sempre piu diffusamente di
post-anarchismo, ossia di una struttura di pensiero “anarchica” (e non piu rivoluzionaria) che
si ponga il fine di aggiornare 1’anarchismo storico in modo da renderlo piu efficace, piu
convincente, meno “estremistico”.

Ma siamo proprio sicuri che il post-anarchismo sia ancora ascrivibile alla grande famiglia
dell’anarchismo? Non sara forse un tentativo, assai goffo, di far rientrare dalla finestra una
variante radicale del liberalismo gia scaraventata fuori a calci in culo dalla maison anarchiste?
Intendiamoci, dopo la débacle del 1936-’37, I’anarchismo non ha fatto ancora i conti con tutti
1 suoi limiti e 1 suoi errori tattici. Il che perd non significa che sia necessario ibridarlo con
elementi extra-anarchici e attinenti piu propriamente il radicalismo politico della democrazia
rappresentativa. In Spagna, nel biennio ’36-’37, gli anarchici sono stati vinti sul piano militare
e politico anche per i1 grossolani errori della dirigenza anarcosindacalista, ma la loro
esperienza rivoluzionaria e le loro collettivita autogestionarie hanno perd dimostrato la



realizzabilita pratica dell’anarchia. Possiamo percio parlare di sconfitte, non di fallimento.
Andrebbero quindi analizzati gli eventi degli ultimi 150 anni alla luce di una invarianza, di
una permanenza dell’idea di anarchia nei concatenamenti degli eventi umani, cercando
parimenti di radicalizzarne e svilupparne ulteriormente la presenza all’interno dei movimenti
reali, allo scopo di costruire fin da ora delle micro-comunita anarchiche in grado anzitutto di
separarsi dai dispositivi statali e dai processi di valorizzazione capitalisti, per poi federarsi e
sperimentare su scala allargata una nuova associazione del genere umano.

Se ogni anarchismo storico non contiene di certo tutta 1’anarchia, quest’ultima rimane pur
sempre quella tensione radicale verso una compiutezza della liberta che -caratterizza
invariabilmente ogni anarchismo degno di questo nome. Mentre ’anarchismo attiene al
pensare e al saper vivere il movimento verso una liberta senza padroni, 1’anarchia ¢ la pratica
possibile di questa stessa liberta nell’ immediato.

Leggendo Le post-anarchisme expliqué a ma grand mere di Michel Onfray (traduz. it. : I/
post-anarchismo spiegato a mia nonna, eléuthera, Milano 2013), bisogna ammettere che le
prime quaranta pagine sono quasi accettabili, benché¢ molto simili ad alcuni passaggi
autobiografici del precedente La Politique du rebelle (1997). L autore vi costruisce una sorta
di genealogia morale del proprio anarchismo, con tanto di preferenze, idiosincrasie e
scomuniche (il Nostro aborre Stirner, ad es.). E fin qui potremmo anche starci. Ognuno ha
I’anarchismo che si merita. Ma nelle pagine successive, pur individuando correttamente
nell’ideologia anarchica un nemico dell’anarchia, con I’intento dichiarato di combattere un
certo fideismo libertario (la “Chiesa anarchica™), Onfray s’incaglia in un moralismo alla
rovescia e resta alla superficie dei problemi.

La negazione della negazione non rappresenta sempre un passo in avanti, su questo possiamo
concordare, ma non basta parlare di anarchia “positiva” (con Proudhon) per aggiungere
smalto e pertinenza alle idee perorate.

Detto brutalmente, il tentativo di Onfray pone in essere una discontinuita di carattere
meramente culturale, frutto di un intellettualismo autoreferenziale, quando non addirittura di
un pio desiderio («/ nostri atei sono gente pia», sentenziava beffardo Stirner).

L’anarchismo non nasce o si modifica in ambito culturale, bensi negli addensamenti teorici
prodotti dalle lotte contro potere e capitale. Esso non si sviluppa ordinatamente tra le pagine
dei libri, ma soprattutto nell’incessante verifica “operativa” dei metodi, delle tattiche, dei
rapporti di forza. L’idea dell’anarchia indica si lo scopo ultimo, ma I’insieme costituito da
pensiero e azione degli anarchici € contemporaneamente progetto, contenuto e risultato
dell’anarchia. In una prospettiva rivoluzionaria anarchica, i processi di conoscenza, le forme
organizzative e la trasformazione dell’esistente costituiscono infatti un unico concatenamento
di esperienze.

Ma procediamo con ordine.

Scorrendo 1’opuscolo, veniamo a sapere che Onfray ce 1’ha con la “vecchia guardia”
dell’anarchia transalpina, ossia con I’ambiente vicino alla Fédération Anarchiste e a “Le
Monde Libertarie”, il che ¢ quasi come prendersela con un moribondo che tira in lungo la sua
agonia da decenni. I paleo-anarchici federati, udite, udite, sono rei di averlo criticato cercando
di smontare sistematicamente la sua immagine e inducendolo infine a disdire 1’abbonamento
al loro foglio (sic; cft. p. 41)!

Curiosamente, il nostro filosofo post-anarchico aveva perd fatto proprie, con un surplus di
saccenteria, le stesse posizioni passatiste della FAF e del vecchio anarchismo organizzatore a
proposito dell’affaire dei nove di Tarnac nel novembre 2008 (a tal proposito, rinvio volentieri
al gustoso articolo di Claude Guillon: “Pourquoi Onfray-t-il mieux de se taire” <
http://claudeguillon.internetdown.org/article.php3?id_article=243 >).



http://claudeguillon.internetdown.org/article.php3?id_article=243

Difficile quindi non sorridere, un paio di pagine dopo, di fronte alla facilita con cui Onfray
contrappone la sua anarchia “positiva” (cio¢ il post-anarchismo) all’anarchia “del
risentimento” — cosi la chiama lui —, mutuando quel complemento da alcuni passi anticristiani
(ma anche antianarchici) di Friedrich Nietzsche. Intendiamoci: che qui si tratti del
“risentimento” degli altri o di quello dell’autore, riflesso magari nei limiti degli altri, ¢ cosa da
lasciare agli psicologi della domenica; interessante ¢ semmai il connubio stigmatizzato da
Onfray, il mettere insieme anarchia “del risentimento” e anarchia “dell’utopia”, due
incarnazioni dell’idea anarchica che, ai suoi occhi, sono altrettante propaggini di un fideismo
di natura vetero-cristiana (non si dimentichi qui I’ascendente edonista e anticristiano di tutto il
pensiero onfrayano).

Ora, al di 1a del fatto che Onfray sembri confondere spesso anarchismo e anarchia — piani di
consistenza che si compenetrano, certo, ma che restano pur distinti e distinguibili —, bisogna
sottolineare anzitutto un’evidenza: il “risentimento”, preso alla lettera, ¢ quasi sempre un
ridestarsi, un risentirsi per un’offesa ricevuta, ovvero I’affioramento vitale e prepotente di
un’avversione; non ¢ un caso quindi che un simile atteggiamento sia alla base della stragrande
maggioranza delle ribellioni singolari e di gruppo.

C’¢ da chiedersi se mai avremmo avuto le tante sollevazioni sociali degli ultimi due secoli
senza I’apporto del “risentimento”, senza la consapevolezza dei soprusi che esso anima, senza
la rabbia e la decisione che esso innesca. Parliamo naturalmente del risentimento degli
sfruttati, dell’odio che si sviluppa parallelamente all’amore verso se stessi, della rabbia contro
gli sfruttatori e i loro servi. L’anarchico Emile Henry ha sintetizzato in alcuni folgoranti
aforismi la tensione liberatoria di questa auspicabile e sana alleanza tra odio e amore: «L ‘odio
che non poggia su una bassa invidia, ma su un sentimento generoso, é una passione sana e
potentemente vitale. | A coloro che dicono: “L’odio non genera l’amore”, rispondete che é
[’amore, vivo, che spesso genera [’odio. | Pitt amiamo il nostro sogno di liberta, di forza e di
bellezza, pin dobbiamo odiare cio che si oppone al suo avvenire. | Fa’cio che credi sia meglio
e fallo con amore.» (cfr. Emile Henry, Aforismi di un terrorista, Maldoror Press, free ebook,
2010 < http://maldoror.noblogs.org/archives/9 >).

Si capisce invece chiaramente il motivo per cui Onfray aborra il risentimento, la violenza,
I’inconsulto: perché non e un rivoluzionario, non crede nella possibilita e nell’efficacia di
un’insurrezione generalizzata e teme altresi che ogni rovesciamento sociale di natura radicale
prepari necessariamente una débacle autoritaria.

Il paragrafo “Oltre i dogmi” (pp. 55-57) la dice lunga sulle intenzioni e sul confusionismo
dell’autore: per lui lo Stato non ¢ sempre il male assoluto, il voto puo essere in qualche caso
«favorevole all’ideale libertario» (la democrazia rappresentativa non ci ha forse dato il
welfare? Di cosa ci lamentiamo?) e il capitale stesso, dulcis in fundo, potrebbe essere
libertario.

Insomma, paradossalmente, si capisce bene quanto sia impensabile I’anarchia per Onfray,
quanto egli la ritenga chimerica, impossibile, quasi rischiosa. Ecco da dove viene 1’uso in
negativo del termine “utopia”. Non esiste per Onfray un territorio possibile per la pratica
dell’anarchia, essa dovra quindi vincolarsi necessariamente all’esistente, magari
parassitizzandolo, usandone i limiti senza provare ad oltrepassarli, creandosi qui e ora dei
luoghi comuni dentro lo Stato e il capitale.

In che modo poi il post-anarchismo debba agire non si comprende granché. Anzi, nell’ultimo
capitolo (pp. 76-91), il nostro post-anarchico diventa ancor piu confusionista proponendo una
strana coniunctio tra (in ordine di apparizione): un antiliberalismo radicale e anticomunista,
un socialismo libertario, una Repubblica immanente, una politica nominalista, un’etica
consequenziale e un pensiero nutrito di azione (sic). Il tutto indirizzato verso una radiosa
utopia concreta!



http://maldoror.noblogs.org/archives/9

Aspettate un momento... Utopia “concreta”?... Ma I’anarchia positiva post-qualcosa non
doveva schierarsi contro 1’anarchia dell’utopia?! E poi, in cosa dovrebbe mai consistere
questa sua concretezza? Presto detto: in una sorta di politica dei piccoli passi, di micro-
pratiche “lillipuziane” (Onfray lo definisce principio di Gulliver), perché, conclude 1’autore,
«se ci sara la rivoluzione, non arrivera dall’alto, con la violenza, il sangue e il terrore, non
sara imposta dal braccio armato di un’avanguardia senza fede né legge (si legga e rilegga La
loro morale e la nostra di Trockij, un breviario del cinismo politico), ma dal basso, in modo
immanente, contrattuale, capillare, rizomatico, esemplare» (p. 91).

A questo punto, tralasciando le “banalita di base” onfrayane sul cinismo marxista-leninista e
sulla rivoluzione dal basso, chiediamoci nuovamente cos’¢ [’anarchia e, soprattutto,
cerchiamo di analizzare sinteticamente le modalita con cui essa si ¢ concretizzata
storicamente, soffermandoci magari non sui limiti della teoria anarchica, ma su alcuni errori
politici degli anarchici, errori che rappresentano ancora oggi la “cattiva coscienza” del
movimento e che restano spesso alla base delle spente agiografie ideologiche o di molti dei
tentativi immediatisti o revisionisti tesi a rianimare un’idea che si considera inefficace.

A parere di chi scrive, c’¢ un elemento che riunisce tutte le correnti dell’anarchismo storico:
la volonta di sanare la frattura epocale tra individualita e comunita costruendo un sodalizio
umano senza piu Stato né capitale. Eccettuate infatti le corbellerie isolazioniste degli
stirneriani che han digerito male Stirner, ogni anarchico ¢ “individualista” e, allo stesso
tempo, tenta di creare nell’immediato un flusso comunizzatore che possa realizzare
concretamente 1’anarchia insieme agli altri. Cambiano ovviamente le modalita, le tattiche —
ogni anarchico ha praticamente le sue —, eppure le linee strategiche e determinanti rimangono
le medesime per tutti (lo stesso Stirner, com’¢ noto, dovette inserire un elemento relazionale
all’interno del suo pensiero, la cd. “unione degli egoisti”).

Ma come si ¢ manifestata concretamente questa volonta di saldare individualita e comunita, di
abbattere cio¢ tutte le separazioni e le mediazioni imposte da Stato e capitale?

Facciamo un rapido esempio considerando la Spagna del 1936 e lasciando da canto le prime
organizzazioni informali del proletariato, la Comune di Parigi e il movimento machnovista.
Tutti gli anarchici considerano le collettivita catalane e aragonesi del 1936-’37 tra le piu
grandi sperimentazioni rivoluzionarie del Novecento. E evidente pero che esse furono
possibili solo grazie alla resistenza del proletariato armato contro il colpo di stato franchista
del 19 luglio ’36. Senza la sollevazione del luglio *36 e senza la formazione quasi immediata
delle milizie proletarie, le collettivita urbane e rurali non sarebbero mai sorte — o, di certo, non
in tempi brevi. Si pud opinare che il golpe militare fosse gia una sorta di controrivoluzione
preventiva contro il montare dei movimenti sociali, ma occorre anche ricordare che le
organizzazioni operaie, all’epoca, nicchiavano all’ombra della Repubblica o, come la CNT-
FAI si leccavano le ferite dopo le insurrezioni fallite degli anni precedenti cercando nel
contempo di sanare i dissidi dottrinari interni (leggasi: la corrente moderata dei treintistas).
Certo, gli anarcosindacalisti della CNT erano fortissimi, potendo contare su centinaia di
migliaia di aderenti e simpatizzanti. Il loro lavoro di propaganda presso le masse operaie e
rurali era stato enorme, capillare. Tuttavia, fu la determinazione della base a permettere la
vittoriosa resistenza in diverse regioni della Spagna, tra cui spiccava senz’altro la Catalogna,
gia all’epoca una delle aree piu industrializzate d’Europa.

Sappiamo come ando a finire. L’intervento delle potenze dell’Asse Roma-Berlino al fianco
dei franchisti e il sabotaggio interno della rivoluzione ad opera degli stalinisti appoggiati da
Mosca, non permisero lo sviluppo delle sperimentazioni autogestionarie. Non dimentichiamo
pero gli errori madornali (e di natura squisitamente politica) della dirigenza cenetista, tra i
quali: il disarmo delle milizie proletarie; 1’avallo della militarizzazione delle colonne che
combattevano i franchisti; ’entrata di alcuni esponenti anarcosindacalisti nei governi



repubblicani della Generalidad catalana e dello Stato centrale; il mancato esproprio dell’oro
della Banca di Spagna (il cui 72,6%, ossia 510 tonnellate, fini poi a Mosca); il “cessate il
fuoco” intimato alle migliaia di miliziani anarchici e poumisti che presero le armi contro gli
stalinisti a Barcellona nel maggio ’37.

E a proposito della Spagna anarchica, quanti compagni sanno dell’esistenza di una formazione
dissidente ma non scissionista della CNT, Los Amigos de Durruti, la quale propugnava nel
maggio ‘37 la formazione di una “giunta rivoluzionaria” per abbattere gli organismi statali?
Quanti anarchici conoscono il pensiero di militanti come Jaime Balius o José Pellicier,
rispettivamente cofondatore degli Amigos de Durruti ¢ comandante della leggendaria
Columna de Hierro? Quanti dei miei lettori hanno sentito parlare del pamphlet Hacia una
nueva revolucion (1938) di Balius? Ma, soprattutto, quanti rivoluzionari si sono interessati
realmente al funzionamento delle collettivita anarchiche spagnole? In altre parole, in quanti
sanno come funzionavano, come ripartivano le risorse, come si comportavano nei confronti
del salariato, del denaro, dei processi di autonomizzazione del valore di scambio? (En passant,
ricordo a Onfray che il capitale ¢ proprio questo: valore di scambio che si rende autonomo e
che innesca una sorta di autoproduzione di sé¢ fondandosi sia sullo sfruttamento, sia
sull’accumulazione e la circolazione dei valori. Si legge invano Marx, a quanto pare, quando
si ¢ edonisti.).

Sul funzionamento delle collettivita spagnole esistono molte testimonianze orali, raccolte a
posteriori tra gli esuli anarchici, e pochi dati economici, statistici. Gran parte degli archivi
furono bruciati, per ovvie ragioni, ¢ abbiano quindi una scarsa documentazione originale.
Tuttavia, cio che ne rimane ci fornisce comunque delle indicazioni molto interessanti sulla
determinazione e sugli indirizzi antistatali e anticapitalisti delle collettivita spagnole.

Volendo citare qui un’esperienza concreta, e stringendo il campo d’analisi al rapporto tra gli
anarchici e il denaro, riporteremo, di seguito, I’esperimento sociale della collettivita agricola
di Pefialba.

Nel piccolo villaggio aragonese, dove nell’estate del ‘37 erano ancora presenti circa 500
collettivisti su un totale di 1.500 abitanti, come primo passo fu abolita la moneta nazionale.
Successivamente, venne introdotto un salario familiare commisurato al numero di membri
della famiglia e spendibile come carnet di buoni unicamente presso i magazzini della
collettivita. In base a tale formula, ciascun nucleo familiare poteva ottenere quotidianamente
una razione di viveri e di altri prodotti in base al salario spettante, ma senza la possibilita di
ricevere nei giorni successivi tutto cio che non era stato ritirato in precedenza, il che generd
inizialmente delle forme di accumulazione da parte di chi non si riforniva di proposito, oppure
sprechi di derrate deperibili da parte di chi ritirava tutto il dovuto senza perd consumarlo. La
collettivita decise quindi di consentire delle forme limitate di risparmio, scoraggiando
viceversa gli sprechi. Ad una data scadenza, tuttavia, chi aveva accumulato dei risparmi era
obbligato a ritirare un ammontare equivalente di prodotti, pena la cancellazione delle somme
non spese. In tal modo, i collettivisti cercarono di minimizzare i fenomeni di tesaurizzazione e
arricchimento individuale a danno della comunita, pur mantenendo il sistema salariale ¢ un
larvato valore di scambio, la cui trasformazione in capitale qui si trovava perd bloccata,
venendosi infatti ad inceppare il processo D-M-D', quello per il quale: una somma di denaro
che compra merci sul mercato per poi rivenderle realizza piu denaro grazie ad un surplus di
valore — dinamica essenziale della valorizzazione capitalista (sulle collettivizzazioni spagnole
si veda: José Peirats, La C.N.T. nella rivoluzione spagnola, Edizioni Antistato, Milano 1977,
vol. II, cap. 15, “Le collettivizzazioni”, pp. 7-120. Sullo stesso argomento si consiglia
caldamente la lettura di Frank Mintz, Auftogestion y anarcosindacalismo en la Espaia
revolucionaria, Ediciones Anarres, Buenos Aires 2008. In Spagna ci furono almeno 750.000
contadini e 1.800.000 operai coinvolti nelle esperienze autogestionarie che s’impiantarono a



partire dal luglio 1936, tra cui: 450 collettivita agricole nella sola Aragona; 503 collettivita
agrarie e industriali nel Levante e 560.000 operai collettivisti in Catalogna. I dati sono presi
da: F. Mintz, cit., pp. 101-102).

Ora, I’esempio di Penalba non lo si ritrova forse replicato in ogni tentativo di costruzione
“locale” dell’anarchia che si ¢ avuto successivamente? Il suo modello, pur con tutti i limiti, gli
errori, 1’ingenuita del caso, non concretizza magari quell’anarchia positiva che, secondo
Onfray, «apre prospettive, crea aperture, indica sbocchi, fa uscire dai vicoli ciechi» (p. 63)?
Non si ritrova forse un pezzo di quest’anarchia positiva, tesa a perseguire «la massima felicita
per il maggior numero possibile di persone» (ibid.), in tutti i tentativi concreti di realizzazione
dell’idea anarchica? Non la si rintraccia, inalterata, nell’ingenuo proudhonesimo dei
comunardi, nell’apologia del sabotaggio fatta dai militanti della CGT nel 1894, nei consigli
bavaresi del 1918, nei soviet russi del 1905 e del 1917, nell’epopea machnovista del
1919-°21, nella rivolta di Kronstadt (1921), nell’insurrezione di Budapest del 1956, nel
Maggio 68, nel 77 italiano, nelle empresas recuperadas argentine seguite alla crisi del 2001,
nei tentativi attuali di autogestione come ad esempio la VIO.ME di Salonicco, nei nuovi
sviluppi dei movimenti che tendono all’autoproduzione e all’autoconsumo al di fuori delle
logiche capitaliste?

L’obiettivo degli anarchici rimane la costruzione dell’anarchia. E anarchia significa
separazione dai vincoli statali e dai processi capitalisti.

Uno Stato “mitigato” rimane pur sempre uno Stato. Duecento anni di parlamentarismo ci
hanno reso infine edotti sull’inutilita del voto ai fini di un rovesciamento radicale dell’assetto
sociale (e anche di un certo astensionismo, quand’¢ sganciato dalla totalita delle lotte
possibili). La democrazia rappresentativa e il frontismo democratico recuperano
evidentemente ogni dissenso, se quest’ultimo si prova ad usare 1 loro strumenti politici. Infine,
con buona pace di Onfray, il capitale non puo essere reso pitt umano, pitt buono. Non esiste e
non puo esistere un capitale “libertario”. Il capitale rende merce anche la liberta. Abbiamo gia
dimenticato che i1 processi capitalisti si fondano sullo sfruttamento del lavoro vivo e
sull’accumulazione del lavoro morto? E mutato forse qualcosa dal 1848 o dal 1936 per quanto
riguarda I’essenziale dei processi di valorizzazione capitalisti?

Tutto ¢ cambiato intorno al capitale, a partire dal secondo dopoguerra, ma il processo
capitalista non ¢ cambiato affatto. Ha finito solo per colonizzare I’intero pianeta e per imporre
ovunque le sue dinamiche, mettendo in crisi proprio tutto (anche gli Stati-nazione) e facendo
della “crisi” una incessante opportunita di profitto.

Non si puo di certo uscire dalla scena chiudendosi dietro la porta senza fare casino, come
spera 1’'ultimo Camatte (di un’intelligenza comunque abissale se rapportato a gente come
Onfray), né tanto meno si pud credere di poter cambiare qualcosa in modo radicale
mitridatizzandosi con piccole porzioni di Stato o di capitale. L’anarchia non puo esser parte
della fantomatica “crisi dei valori”, né deve alleviare con iniezioni di liberta le convulsioni del
capitale. L’anarchia ¢ contro il valore che subordina il vivente alla macchina sociale. E
I’ingovernabile che intralcia 1’utopia del capitale totale. Come potrebbe non morire
nell’ibridarsi col nemico?

(1- continua)

25-28 giugno 2013
Post scriptum
11 testo che precede ¢ il primo di una serie di scritti critici sul post-anarchismo. Per il momento, ho preferito glissare su alcuni

concatenamenti culturali molto cari ai post-anarchici. Mi riferisco ai loro tentativi di cooptare 1’opera di pensatori come
Foucault, Deleuze, ecc. Anche Onfray lo fa, ma in maniera molto semplicistica, quasi marginale. Ho deciso quindi di



prendere in considerazione quei “concatenamenti” allorché avro I’agio e la voglia di affrontare il pensiero di Saul Newman e
dei suoi affini italiani. Per critiche, insolenze, suggerimenti e quant’altro: mangone@subvertising.org



